
Universidade de São Paulo 

Faculdade de Saúde Pública 

 

 

 

 

 

 

 

 

Hábitos alimentares ligados à religião: e sua pertinência na 

atuação do nutricionista 

 

Camila Cerqueira Sousa 

 

 

 

Trabalho de Conclusão apresentado ao 73º Curso de 

Graduação em Nutrição da Faculdade de Saúde 

Pública da Universidade de São Paulo. 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Elisabeth Machado 

Pinto e Silva. 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2019 



Hábitos alimentares ligados à religião: e sua pertinência na 

atuação do nutricionista 

 

 

 

 

 

 

Camila Cerqueira Sousa 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão apresentado ao 73º Curso de 

Graduação em Nutrição da Faculdade de Saúde 

Pública da Universidade de São Paulo. 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Elisabeth Machado 

Pinto e Silva. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Paulo 

2019 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

“A vida depende da vida. Todos comemos e somos comidos. Quando nos esquecemos disso, 

choramos. Quando nos recordamos disso, podemos nutrir uns aos outros”. 

(Preceito budista) 



AGRADECIMENTOS 

Paciência. Foi o que eu mais pedi durante esse ano de trabalho e estudo e o que mais 

pude receber de pessoas tão queridas. Foram meses intensos, de cansaço e de luta, onde não 

pude fugir do clichê ao dizer que não seriam possíveis sem o apoio da minha família – 

daquela de sangue e daquela que escolhi. 

Contudo, o agradecimento principal vai para as mulheres que permitiram a realização 

desse trabalho: minha orientadora, a Profa. Dra. Maria Elisabeth Machado Pinto-e-Silva, e a 

Profa. Dra. Ialorixá Ronilda Iyakemi Ribeiro. Além da importância acadêmica, estudar 

religião e diversidade se mostrou um aprendizado e uma missão em todos esses anos de 

universidade – que só puderam ser desenvolvidos da maneira correta porque vocês 

acreditaram e deram seu apoio. Obrigada por me permitirem ouvir tantas culturas diferentes e 

crescer à medida que esse trabalho avançava. Não há dinheiro no mundo que pague essa 

sensação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sousa CC. Hábitos alimentares ligados à religião: e sua pertinência na atuação do 

nutricionista. [Trabalho de Conclusão de Curso – Curso de Graduação em Nutrição]. São 

Paulo: Faculdade de Saúde Pública da USP; 2019. 

RESUMO 

Introdução. De origem latina, o termo “religião” deriva de re-ligare, aproximar o 

ego humano da centelha divina que ainda remanesceria em cada um. Assim, os hábitos 

alimentares por credos se relacionam a essa ligação, o que ajuda a elucidar sua priorização 

para alguns dos credos. Essa temática se mostra pertinente inclusive no cuidado em Nutrição 

Clínica e Saúde Coletiva, onde o maior conhecimento sobre as motivações em cada fé pode 

promover empatização – podendo-se potencializar as ações em alimentação e nutrição. 

Objetivo. Esse projeto busca levantar os principais hábitos alimentares relacionados a 

algumas religiões presentes no Brasil, bem como suas motivações. Metodologia. Foi 

realizada uma busca em base de dados vigentes na literatura, sobre os hábitos alimentares e os 

credos (plataformas Scielo e o Google Acadêmico). O questionário adaptado do trabalho de 

Nadalini (2009), foi aplicado em indivíduos com as diferentes crenças praticantes com 

reconhecida competência em suas religiões, pertencentes a grupos de diálogo. Então, foi 

realizada uma Análise de Discurso frente aos dados obtidos. Resultados. Os dados coletados 

apontam para a valorização do alimento como dádiva divina, sendo a moderação necessária. 

Os hábitos alimentares são parte importante da identidade de um indivíduo, e sabendo-se que 

muitos deles se relacionam ao sagrado, perpassam aspectos consideravelmente mais íntimos. 

Ainda que nem todas as religiões abordadas adotassem restrições alimentares, todas elas 

possuem alguma tradição que se relaciona ao alimento, ou ele é citado nos textos que guiam a 

prática religiosa. Em algumas práticas, o consumo – ou o banimento – de algum alimento 

representa uma simbologia – como ocorre na quaresma católica, enquanto em outros casos um 

determinado hábito alimentar se relaciona mais a uma conduta moral no contexto religioso – 

como a Palavra de Sabedoria Mórmon. Conclusão. Os hábitos alimentares se relacionam com 

questões intimas, sendo o respeito a eles, crucial. 

Descritores: Crença; Religião; Hábitos Alimentares. 

  



SUMÁRIO 

1. INTRODUÇÃO ……….…………………………………………...…………..... p. 06 

 

2. OBJETIVO ..…..……… ………………………………………...………..…….. p. 09 

 

3. MÉTODOS …………...………...……………………………………..…..…….. p. 09 

 

4. RESULTADOS …………...………...…………………………......…..…..…….. p. 12 

 

5. DISCUSSÃO …………...………...……………………….………..…..…..……. p. 34 

 

6. IMPLICAÇÕES PARA O(A) NUTRICIONISTA…….………..…..…..……... p. 40 

 

7. CONCLUSÃO …………...………...…………………….……...…..……..……. p. 40 

 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS …..……………...…………………..…. p. 41 

 

APÊNDICES E ANEXOS 

 

Apêndice 1 - Questionário …………………………………..…………….……….…p. 44 

Anexo 1 - População residente no Brasil, por religião ......………………………...…p. 46 

 

 

 

 



6 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

Como aponta Leonardo (2009), hábito alimentar pode ser entendido como o resultado 

da predileção do indivíduo quanto à alimentação, frente a questões metabólicas, psicossociais 

e culturais. As características que moldam esses hábitos são construídas paulatinamente em 

cada indivíduo, sendo a infância um palco importante para seu desenvolvimento (BRASIL, 

2006). 

Ainda que essas necessidades biológicas sejam um gatilho importante, o hábito 

alimentar, como apontado, ultrapassa esse fator em sua construção (FRANCO, 2001). 

Tema cada vez mais recorrente nas Ciências Humanas, Santos (2005) aponta que 

estudar a alimentação promove descobertas pertinentes sobre a construção de uma sociedade. 

Uma vez que as misturas culturais, além dos diferentes aspectos subjetivos ao qual uma 

comunidade foi exposta delimitam as características fundamentais de sua cozinha, nota-se 

como o ato de comer espelha as manifestações de um povo, ultrapassando os fatores 

biológicos que as motivam também a comer (SANTOS, 2005). 

Franco (2001) fomenta essa visão ao colocar como a alimentação humana perpassa 

aspectos como a cultura, os recursos característicos e disponíveis em determinada área, e até 

mesmo as crenças compartilhadas por uma comunidade que partilha o alimento. 

Considerando que a alimentação aponta as misturas culturais entre povos, observar o ato de 

comer também pode nos dizer sobre as crenças de diferentes indivíduos. 

Assim, a fé, a moral e as inclinações filosóficas de cada indivíduo não podem ser 

desconsideradas ao se estudar sua forma de comer (FRANCO, 2001). 

De origem latina, o termo “religião” deriva de re-ligare, aproximar o ego humano da 

centelha divina que ainda remanesceria em cada um (FERRARI, 2016). Dessa forma, os 

hábitos alimentares expressos sob contextos religiosos se relacionam a essa ligação de 

maneira sensível, o que ajuda a elucidar sua priorização para alguns dos adeptos de crenças 

descritas adiante. Como coloca Carneiro (2003, p. 1-2), “o que se come é tão importante 

quanto quando se come, onde se come e com quem se come”, e também o seu por quê. 

Durkheim (1912) ainda conceitua religião como uma série de rituais e credos 

compartilhados por uma comunidade, que se relacionam ao sagrado, e que os unem sob uma 

determinada inclinação moral. 



7 
 

Em um contexto brasileiro, vê-se a grande diversidade de grupos que cabem nessa 

definição religiosa, considerando a contribuição de diferentes povos – como índios, negros e 

imigrantes – na construção de nossa identidade cultural (SILVA et al., 2018). 

Giddens (2003) também aponta para essa diversidade, além de colocar a importância 

de estudar suas raízes ao colocar que “temos de reconhecer a diversidade das crenças 

religiosas e dos modos de conduta, mas devemos igualmente analisar a natureza da religião 

como fenômeno de caráter geral” (GIDDENS, 2003, p. 535). 

Segundo o Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE, 2012), as religiões de 

maior expressividade em número de adeptos são: Evangélicas (pentecostais, neopentecostais e 

de missão), Catolicismo, Espiritismo, Umbanda e Candomblé1. Em relação ao inquérito 

anterior, de 2000, o número de evangélicos aumentou de 16,3% para 20,2%, sendo que apenas 

o grupo de missão não teve aumento (sumariamente luterana, presbiteriana, metodista, batista, 

congregacional e adventista). 

Neste inquérito, o Catolicismo continuou sendo a religião mais popular do país, mas 

com uma queda de 8,7% (de 73,7% para 65% da população). Contrariamente, as “Outras 

Religiões”, isso é, as demais religiões que não foram citadas diretamente, tiveram um 

aumento de 0,9% (de 1,8% para 2,7%) (IBGE, 2012). Assim, como colocam Oliveira e Santos 

(2017), a adoção de religiões não teve queda significativa, mas aumentou em diversidade. 

No Gráfico 1 têm-se a distribuição de brasileiros segundo suas respectivas religiões. 

Gráfico 1 – Distribuição percentual da população, por grupos de religião: 2000/2010 

Fonte: IBGE, 2012 

                                                           
1 Evangélicos de missão se referem a grupos onde a evangelização em missões é característica (METODISTA, 

2019); O Pentecostalismo é a priorização do contado com o Espírito Santo para curar doenças e manifestar 

milagres, sendo o Neopentecostalismo uma linha mais liberal em costumes; O Catolicismo é uma religião cristã, 

que se originou com os apóstolos de Cristo, após a sua morte (MOTOMURA, 2019); O Espiritismo é um estudo 

filosófico acerca da manifestação de espíritos e sua suas consequências; O Camdomblé é uma religião que cultua 

os Orixás, sendo eles as forças que controlam a natureza; A Umbanda também faz esse culto, tendo influências 

do Catolicismo, Espiritismo, dos indígenas brasileiros e da cultura africana (JUNIOR, 2010). 



8 
 

Além disso, as religiões de matriz africana passaram por um processo de aumento de 

adeptos (397431 em 2000, e 407331 em 2010 para a religião Umbanda), ainda que 

mantivessem o mesmo valor percentual (0,3% da população). No Anexo 1 tem-se os valores 

apontados, com a população residente no Brasil em 2000 e 2010, segundo suas respectivas 

religiões. 

Oliveira e Santos (2017) apontam para dois fenômenos que poderiam ter culminado 

nesse aumento: a religião passou a ter mais adeptos; a auto declaração foi favorecida nos 

últimos anos, de modo que o aumento foi refletido no inquérito. 

Esse ambiente mais fértil para a auto declaração pode ser reflexo de questões legais – 

como a criação da Secretaria de Políticas de Promoção da Igualdade Racial, de 2003, e 

campanhas como a “Quem é de Axé diz que é!”, que ocorreu próximo ao último Censo 

(OLIVEIRA & SANTOS, 2017). 

Essas ações demonstram a importância da discussão sobre preconceito em todos os 

âmbitos, inclusive o religioso. Crandall (2002) define preconceito como uma avaliação 

negativa de um indivíduo ou grupo, baseada em seu pertencimento a uma comunidade, sem 

avaliação prévia. 

E esse tipo de manifestação ainda é vívida, principalmente para religiões de matriz 

africana. Em 2019, o Instituto Datafolha apontou que 68% dos adeptos afirmaram ter sofrido 

situações de discriminação (VINCENZO, 2019). 

Uma das frentes de combate a essa realidade é promoção do Fórum Inter-Religioso 

para uma Cultura de Paz e Liberdade de Crença. Sendo uma iniciativa governamental no 

âmbito do estado, o grupo é formado por membros das mais diversas religiões, onde se 

fomenta a promoção da tolerância religiosa, do diálogo e da propagação da paz. Além disso, o 

grupo acolhe e acompanha denúncias relacionadas à intolerância religiosa (SÃO PAULO, 

2019). 

Nesse fórum, os membros variam entre Diretoria, representantes do Poder Público, 

de instituições não governamentais e praticantes de diferentes religiões do estado. Nesse 

grupo também se inclui membros de universidades (públicas e particulares) e diversas 

secretarias, incluindo-se de saúde (SÃO PAULO, 2019). 

Considerando a pertinência do tema, e a efervescência de seus impactos no modo de 

vida brasileiro, não foram encontrados estudos que ouvem diretamente os adeptos das mais 

diversas religiões em questões alimentares. Além disso, a motivação para adoção de 

diferentes hábitos, como restrição a determinados alimentos (inclusive em ambiente 



9 
 

hospitalar, onde o planejamento de cardápio e preparo de refeições foge ao controle do 

indivíduo) também não é amplamente discutido na Nutrição – e nem mesmo como ocorre a 

adaptação de novos adeptos nesse contexto. 

Haja vista essa lacuna na literatura científica, e a dualidade entre diversidade e 

intolerância apresentada no país, esse trabalho foi desenvolvido no sentido de contribuir para 

uma discussão que fomente a empatização, inclusive na área da saúde. 

Salienta-se esse local para manifestação da empatia uma vez que pode potencializar-se 

o cuidado e as ações de alimentação e nutrição refletindo-se e respeitando-se os hábitos de 

cada envolvido, como indica o Guia Alimentar para a População Brasileira (BRASIL, 2014). 

Entender as motivações em cada fé, e o que elas representam no imaginário religioso 

de cada povo pode auxiliar os indivíduos ao redor a reconhecer a importância de diferentes 

hábitos alimentares, celebrando assim a diferença. 

Tendo esse cenário a vista, pretendeu-se obter esses dados sobre as bases religiosas em 

alimentação (e suas motivações) por meio da escuta de praticantes influentes em cada 

religião. Por outro lado, as limitações se mostraram no número de religiões abordadas – de 

acordo com a disponibilidade de entrevistas, além do número ainda limitado de artigos para 

discutir o tema. 

 

2. OBJETIVO 

 

2.1. OBJETIVO GERAL 

 

O trabalho visou levantar os hábitos alimentares ligados a algumas religiões, bem 

como suas motivações em um contexto de manifestação da fé. 

 

2.2. OBJETIVOS ESPECÍFICOS 

 

 Levantar na literatura quais os principais hábitos alimentares associados a 

religiões. 

 Coletar o discurso dos praticantes das religiões selecionadas, de modo a 

compreender quais hábitos colocados pela religião se manifestam no cotidiano; 



10 
 

 Discutir as motivações que fomentam a adoção desses hábitos alimentares por 

questões religiosas na amostra. 

 

 

3. MÉTODOS 

 

Considerando os objetivos descritos, o projeto partiu de uma pesquisa bibliográfica, 

cujos dados foram obtidos de artigos e obras publicadas na literatura científica. Essa etapa 

objetivou o levantamento das fundamentações de diferentes religiões, e dentre elas, quais 

teriam hábitos que se relacionavam a alimentação. 

Assim, as bases de dados utilizadas foram as plataformas Scielo e o Google 

Acadêmico, por serem sistemas de informação acessíveis e relevantes para o estudo. Foi usada 

para pesquisa as palavras-chave “Restrições”, “Alimentação”, "Religião" e "Crença", 

priorizando-se publicações nacionais. Foram obtidos então pouco mais de trezentos 

resultados, selecionados de acordo com o objetivo deste texto: os hábitos alimentares 

relacionados aos credos religiosos. 

Uma vez levantadas as bases teóricas de diferentes religiões, foi-se observado uma 

série de crenças que se entremeavam a alimentação, seja em hábitos ou em significados. 

Considerando o grande número de religiões praticadas do Brasil, e da importância de se 

discutir de maneira adequada os dados obtidos, tendo em vista os limites de um trabalho desse 

porte, se mostrou necessária uma delimitação, tanto das religiões a serem abordadas, quanto 

do público-alvo a ser estudado. 

Na escolha metodológica, considerou-se um dos objetivos principais do projeto, que 

é compreender as motivações relacionadas à mudança de hábito alimentar em um contexto 

religioso, e como se poderia obter esse dado. Qual sujeito seria capaz de fornecer as 

informações que procurávamos? E qual a melhor maneira de extrair essa informação? 

Assim, optou-se por uma análise qualitativa. Neste trabalho aplicou-se a entrevista 

semiestruturada, onde um questionário foi proposto como guia no processo de coleta de 

dados, com espaço para respostas livres dos entrevistados. Também foi possível a inclusão de 

novas questões segundo a demanda de cada coleta, para que se compreendesse 

adequadamente a motivação de cada indivíduo. Como aponta Gil (2010), esse tipo de método 

promove a liberdade de expressão do entrevistado, além da manutenção do foco pelo 

entrevistador. 



11 
 

Definida a metodologia de trabalho, um questionário semiestruturado foi adaptado de 

Nadalini (2009), para aplicação com indivíduos das crenças selecionadas, de acordo com os 

critérios descritos abaixo. Nessa pesquisa, a autora direciona as perguntas apenas a membros 

do candomblé, de modo que as adaptações ao seu questionário visaram tornar as perguntas 

mais abrangentes a diferentes crenças. Assim, ainda que as perguntas tenham passado por 

mudanças, a estrutura da entrevista aberta adotada foi mantida, perguntas gerais sobre a 

religião, sobre o(s) deus(es) e sua mitologia e sobre a alimentação. O questionário adaptado a 

esse trabalho encontra-se no Apêndice 1. 

Essas perguntas foram desenvolvidas com o objetivo de entender porque certos 

indivíduos se alimentam diferentemente por conta da religião, e quais são esses hábitos no 

cotidiano, podendo-se assim discuti-los frente ao proposto pela religião. 

As perguntas referentes à caracterização da religião foram feitas com o intuito de, em 

ordem: entender o cotidiano religioso; levantar as bases da religião, qual a visão do adepto 

sobre ela – no que ele acredita ao se reconhecer como seu praticante; entender possíveis 

transições de hábitos entre os novos adeptos da religião; e conhecer o livro que rege a religião. 

No bloco de questões referentes à alimentação em contexto religioso, as perguntas 

foram direcionadas a: levantar os hábitos alimentares relacionados à determinada crença - o 

que não se pode comer, o que é priorizado, as celebrações que envolvem alimentos; 

compreender os fatores subjetivos que envolvem essas práticas alimentares e porque eles são 

adotados; levantar possíveis mudanças de padrão alimentar entre os novos adeptos, e até 

mesmo dificuldades, se há mudanças impactantes em relação ao seu cotidiano anterior à 

religião; e por fim, compreender motivações pessoais para adotar os hábitos da religião, e os 

impactos subjetivos desses hábitos. 

Este questionário adaptado foi novamente testado, segundo o texto de Varanda e 

Benites (2017) – onde se aponta a necessidade de teste com mais de um sujeito. As perguntas 

foram então submetidas a mais duas pessoas, adeptas de duas religiões que constaram no 

estudo, sem que seus dados entrassem na pesquisa – uma vez que a abordagem da entrevista 

passou por modificação na validação. 

Nesse contexto, considerando o volume e a complexidade das questões que seriam 

abordadas, optou-se por selecionar pessoas que estariam a par dos hábitos de suas religiões, 

para que pudessem responder à demanda do estudo. Isso é, o público-alvo selecionado 

precisaria ter uma ligação com a religião, entender seus fundamentos e atuar em suas 

celebrações (não necessariamente como um líder religioso). 



12 
 

As religiões foram selecionadas de acordo com a disponibilidade de indivíduos que 

respondiam aos critérios, não sendo usada como critério a seleção de religiões com os maiores 

números de adeptos no país. Isso porque existe a questão do receio em auto declaração nos 

inquéritos nacionais, como colocado anteriormente, não se sabendo ao certo a expressividade 

numérica de religião no Brasil. 

A coleta foi então presencial, com um entrevistador, e as respostas foram gravadas 

para transcrição posterior, conforme autorização dos entrevistados. Essas entrevistas duraram 

de 30 minutos a 1 hora. 

As informações obtidas pelos áudios foram transcritos em quadros, com uma linha 

para cada questão e uma parte dela para cada religião. Esse processo auxiliou visualizar as 

possíveis diferenças ou semelhanças nas respostas entre os vários credos, podendo-se assim 

analisar e discutir os dados frente à literatura. O foco da análise foi no conteúdo das 

entrevistas, sendo para tanto utilizada a Análise de Discurso. 

O trabalho foi submetido e aprovado pelo Comitê de Ética em Pesquisa da Faculdade 

de Saúde Pública da USP, e todas as entrevistas foram precedidas pela leitura e assinatura, em 

3 vias, do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (Número do Parecer: 3.528.075).  

 

4. RESULTADOS 

 

Os indivíduos foram captados em grupos de diálogo, seja em fóruns, no cenário 

acadêmico ou atuantes em ambiente hospitalar. 

Esses locais foram colocados como um critério de seleção pela natureza desse tipo de 

espaço, que promove discussões sobre empatia e até mesmo contra a intolerância religiosa e, 

assim, seus membros estariam mais abertos a discutir seus hábitos e motivações. Essa 

abertura ao diálogo e à discussão de hábitos se mostra importante ao estudo uma vez que um 

dos fatores que torna essa pesquisa pertinente é a promoção de empatização no cuidado, ao 

ser também uma possibilidade de reflexão para o profissional da saúde. 

A captação desses indivíduos aconteceu sumariamente por meio do Fórum Inter-

Religioso para uma Cultura de Paz e Liberdade de Crença. Contando com membros da 

Educação e também da Saúde, esse ambiente se mostrou um local adequado para a busca do 

público-alvo desse trabalho.  



13 
 

Conforme os procedimentos descritos, foram realizadas 8 entrevistas, entre 25 de 

agosto e 16 de setembro de 2019. A amostra selecionada era composta por 3 homens e 5 

mulheres, com idades entre 30 e 75 anos. 

As religiões abordadas nessa amostra foram: Budismo, Catolicismo, Espiritismo, 

Judaísmo, Luteranismo, Mórmon (A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Últimos Dias), 

Religião Tradicional Iorubá e Umbanda. 

Dos 8 participantes, 7 fazem parte do Fórum Inter-Religioso para uma Cultura de Paz 

e Liberdade de Crença, dos quais 2 também têm seus trabalhos envolvidos no meio acadêmico 

e três com a área da saúde. A participante que não integra o fórum, contudo, é pesquisadora. 

No Quadro 1, têm-se as respostas ao primeiro bloco de perguntas nas entrevistas, que 

se relacionava a perguntas gerais sobre as religiões. As entrevistas perpassaram aspectos 

como a manifestação diária da religião sobre a vida dos entrevistados, as celebrações e os 

aspectos que norteiam a prática religiosa. 

Quadro 1 – Caracterização das práticas religiosas 

Qual a rotina da vida religiosa (celebrações, práticas litúrgicas eventos, hábitos diários)? 

Budismo 

São inúmeras liturgias - há aquelas a morte, celebrações fúnebres, os 

memoriais – elas são importantes no Budismo de maneira geral. Esse culto 

e essa gratidão aos antepassados é uma forma a você enxergar essa 

interconexão entre tudo que existe. Todos esses antepassados contribuíram 

para que eu pudesse existir, para que todo mundo, interconectado, pudesse 

estar presente. 

Existem também as cerimônias diárias, que são realizadas de manhã, antes 

do almoço, e as seis horas da tarde, que é uma prece noturna, antes do 

jantar, e tem a meditação. A Tchoca é feita de manhã, que é uma cerimônia 

base, depois se faz prece para todas as pessoas que pediram, quem tem 

cinzas no templo. Depois são visitados vários altares no templo, e você tem 

uma sintonia com cada coisa. Por exemplo, uma questão financeira, de 

saúde, higiene, de agradecimento às plantas, aos rios, à natureza, tem 

altares específicos. E existem as cerimônias litúrgicas que são do 

calendário. Três são preciosas no Budismo, que é o momento do 

nascimento, Parinirvana, dizemos que o Buda não morre, mas faz uma 



14 
 

passagem, e tem uma cerimônia para a iluminação. Tem algumas liturgias 

relacionadas ao calendário lunar, que é do tempo de Buda, mensalmente, 

ou a cada 15 dias, na lua cheia e na lua nova é realizada uma cerimônia de 

arrependimento, nos equinócios de outono e de primavera são feitas 

algumas cerimônias para os antepassados, para eles não se preocuparem 

conosco. Nas famílias budistas têm-se altares familiares, com as próprias 

celebrações, de agradecimento a vida, para praticar a compaixão, e também 

essa lembrança dos antepassados, preces para amigos, família. 

Catolicismo 

Na tradição católica como celebrações litúrgicas temos a missa. Em alguns 

lugares a celebração da palavra; têm-se os sacramentos, batismo, primeira 

eucaristia, crisma, casamento, unção dos enfermos, ordenações - as ordens 

sagradas, diaconal, episcopal e presbiteral. 

Nos eventos, dependente de cada paróquia e cada região do Brasil, é muito 

aberto e respeita muito a cultura. São muito comuns as romarias, as 

devoções populares, em quase todas se valoriza a festa do Padroeiro, do 

santo ou santa da comunidade, as quermesses, tem também tem a Pastoral 

da caridade, sempre voltadas para a promoção humana das pessoas. Há 

várias, trabalho social com crianças e adolescentes, educação e 

alfabetização de adultos, curso de línguas, aula de música, depende da 

cidade e da disponibilidade das pessoas. 

Diariamente é a vivência, ele tem que acolher a palavra de Deus, a 

eucaristia e se alimentar disso - ele tem que colocar isso no dia a dia da 

vida dele. 

Espiritismo 

Em primeiro lugar a gente precisa definir o espiritismo não é exatamente 

uma religião. Alguns vão definir como religião, mas o espiritismo não 

nasceu assim. Há um pouco mais de 150 anos ele surgiu na França como 

um sistema de desenvolvimento humano, que contemplava ciência, 

filosofia e religião - aspecto moral do Evangelho. Aqui no Brasil e nas 

Américas ele teve um caráter religioso e esse se sobressaiu e começou a ser 

denominado como uma religião, e é por isso que é um pouco diferente das 

outras religiões. Não existem datas de comemorações religiosas. O natal é 

significativo, a Páscoa é significativa, porque o ensinamento do Evangelho 

é a bússola moral para o espiritismo. Dias como o do lançamento do 



15 
 

primeiro livro também é comemorado e assim por diante, e tem o Dia do 

Espírita (18 de Abril) que também é importante. 

Todo Espírita é estimulado a uma reforma íntima, a detectar os seus 

defeitos e rever as suas virtudes. O evangelho traz a parte filosófica de 

quem somos nós e o espiritismo traz a parte científica, e tudo isso vai 

ganhando a pessoa no seu dia a dia - mas é mais uma orientação do que 

uma norma dogmática. Portanto, se é estimulado a fazer a caridade, a fazer 

o bem, instruir outras pessoas que desejem parte, ser uma pessoa melhor e 

fazer o mundo um lugar melhor. 

Iorubá 

Mensalmente, culto de reverência aos Orixás e aos Ancestrais Veneráveis, 

precedido de ensinamentos sobre aspectos filosóficos, teológicos e 

litúrgicos dessa religião. 

Sempre que necessário, jogo oracular realizado por meio do erindilogun, 

jogo dos 16 búzios, com possível encaminhamento ao Oduduwa Templo 

dos Orixás (Mongaguá, SP), liderado por Síkírù Sàlámì, o Babalorixá King, 

sacerdote africano residente no Brasil, Mestre e Doutor em Sociologia pela 

USP. Encaminhamento para consulta a Ifá-Orunmilá, divindade da 

Sabedoria, a ser realizado por Babalaô africano por meio de opelé, a 

corrente divinatória de Ifá. Possível encaminhamento, também, para a 

realização de ebós e de iniciações em Orixás. 

Encontros para a educação religiosa e educação das atitudes e 

comportamentos que favoreçam o progresso pessoal e o coletivo; ensino e 

preparo de oferendas a serem feitas a Orixás e a Ancestrais Veneráveis. 

Entrega das oferendas. Grande parte dessas oferendas consiste em comidas 

preparadas liturgicamente, em conformidade com as especificidades 

energéticas (axé) de cada orixá. 

Autoeducação por meio de práticas pessoais visando ao autoconhecimento 

e ao aprimoramento de virtudes que favoreçam o exercício da 

solidariedade. 

Judaísmo 

Xabah, dia de descanso na sinagoga para rezar, sábado de manhã e à noite, 

todo o dia. 

Muitas festas e celebrações, com comidas típicas. 

Rezas diárias, 3 vezes ao dia. 



16 
 

Luteranismo 

Calendário litúrgico cristão (pentecostes, natal, páscoa). 

Festa da colheita, muitas festas - tradição alemã, são importantes na 

religião na construção da comunidade. 

Dentro do cristianismo há muitas variações. O Luteranismo é uma vertente 

extremamente aberta, sem restrições alimentares e tudo passa muito pela 

individualidade, a pessoa entende que não quer se alimentar de 

determinado alimento - mas não há uma normativa religiosa sobre qual o 

procedimento, a forma de preparo. O alimento é uma coisa muito sagrada, 

uma dádiva de Deus, então deve ser profundamente respeitado e celebrado. 

É para nutrir o corpo, não gastar o corpo. Ele não é o que corrompe o 

corpo. 

Mórmon Oração e leitura das escrituras 

Umbanda 

Sacramentos (Batismo, Casamento, Coroação de Graduação Mediúnica, 

Sacerdócio e festejos dos Orixás - que alicerçam o templo e o casal que 

guia sua doutrina). 

Ao público: Giras (de Atendimento ao Público - aconselhamento com 

Entidades; de Desenvolvimento - limpeza espiritual para iniciados e 

público). Há Giras de Direita (trabalham Pretos Velhos, Caboclos, Baianos, 

Boiadeiros, Erês, Linha D'Água e mais) e de Esquerda (Guardiões - Exús, 

Pomba-Giras, Exús-Mirins). 

Muitos, em comemoração aos Orixás para restauração espiritual por suas 

vibrações naturais. Alguns eventos públicos: Festa de Iemanjá (litoral), 

Festa das Águas de Oxalá e de Oxóssi (Zona Leste), Festa de Ogum 

(Osasco), Festivais de Curimba (musicalidade da religião). 

Oração ao Orixá que rege o dia, agradecimento a Deus por mais um dia e 

às bênçãos, banhos de ervas para limpeza espiritual, ajudar na preservação 

ambiental. 

Como é realizada a inserção do adepto? O ingresso dessa religião inclui a necessidade de 

transição de hábitos? 

Budismo Para o adepto, ele tem liberdade para escolher seus hábitos. 

Catolicismo 

Depende muito da pessoa. A igreja católica hoje não trabalha a questão de 

conversão, não trabalha com proselitismo. Há o processo de evangelização, 

de missão, mas se alguma pessoa interessada vier a conhecer, é de livre e 



17 
 

espontânea vontade. Depois é um processo, qual a real necessidade que ela 

tem de uma formação, depois se realiza o sacramento da tradição cristã: 

batizado, primeira eucaristia e a confirmação. E a partir disso ela é membro 

da igreja e faz parte de uma comunidade. 

Espiritismo 

Basta querer. O indivíduo pode pertencer a uma outra religião, muitas 

vezes até o judaísmo, o catolicismo - continua a ter contato com a tradição, 

persegue os seus dogmas, mas frequenta o Centro Espírita, lê a literatura e 

acompanha o que acontece. Portanto, não existe uma iniciação ou algum 

ritual de passagem que seja necessário. O indivíduo chega e pode 

acompanhar o que ele quiser nos centros espíritas, na educação a distância 

que é oferecida, leituras, palestras... O que ele quiser fazer e o que ele faz 

ele para fora também não importa. 

Iorubá 

O ingresso na religião tradicional iorubá se dá por meio de iniciações e de 

compromisso com os princípios norteadores de seus fundamentos 

filosóficos e teológicos e de suas práticas litúrgicas. 

Judaísmo 

A religião judaica é mais complicada para se tornar um judeu. A definição 

de judeu é quem nasce de ventre materno judeu. Se a mãe é judia, os filhos 

serão judeus, seguindo ou não, e o pai sendo ou não. Existe a conversão, 

mas é um processo bem complicado, longo, no qual a pessoa se 

compromete, ela tem que seguir realmente muitas coisas. Alimentação é 

uma coisa muito forte, os hábitos alimentares são complicados. 

Luteranismo 

Passa a participar das atividades rotineiras. Se não for batizado, pode fazer 

o processo de batismo - se ele for batizado em qualquer religião, considera-

se batizado, não existe re-batismo. O batismo vem de Deus, então não 

precisa ser refeito, esse é o entendimento. 

Mórmon 

As pessoas interessada/pesquisador é ensinada a respeito das doutrinas e o 

que se espera dela como membro da igreja.  Na grande maioria dos casos 

há necessidade de mudança de hábitos, estilo de vida e práticas cotidianas. 

Umbanda 

Geralmente, a pessoa que possui o dom mediúnico e vem para a Umbanda 

desenvolver seu dom deve primeiramente conhecer a Casa (assim 

chamamos o Templo Umbandista, isso porque na Umbanda não somos 

apenas adeptos, formamos uma família, a família umbandista, onde cada 

Casa tem seu Pai e/ou Mãe, que são os Zeladores Espirituais, o padrinho 



18 
 

e/ou madrinha que auxiliam os pais, os filhos espirituais, os irmãos 

formando uma grande família), assistir as Giras, se aconselhar com as 

Entidades Espirituais para depois solicitar sua participação no corpo 

mediúnico e a partir seguir o regulamento e doutrina da Casa. 

Quais são os principais seres reverenciados pelos praticantes dessa religião? 

Budismo 

Toda religião tem um objeto de fé. No Budismo a gente nomeia como 

Buda, Dharma e Sangha. Buda é o conjunto de todas as manifestações, a 

questão da onipresença do sagrado define muito o Budismo. Se olho uma 

mesa e vejo só uma mesa, estou olhando para a materialidade, mas se eu 

vejo como uma manifestação universal de Buda. Então para existir essa 

mesa o universo precisou ser feito, a árvore precisou de terra, luz, Big 

Bang... para ela existir, o universo precisou existir, e vice versa. Há uma 

frase que diz “não somos uma gota no oceano, somos um oceano numa 

gota”. 

Catolicismo 

A Santíssima Trindade, Deus pai, Deus filho, que é Jesus Cristo, e o 

Espírito Santo - é o fundamento da nossa fé. A festa da Páscoa que é 

grande festa, a celebração mãe de todas as celebrações, onde celebramos a 

instituição do sacerdócio e o lava-pés. Essa vigília pascal acontece no 

sábado, não quinta-feira, onde celebramos a ressurreição de Cristo, nós 

acreditamos na ressurreição. 

Espiritismo 

Deus como causa primária de todas as coisas, a inteligência suprema; e 

Jesus como modelo moral a ser seguido, tendo trazido ensinamentos que a 

gente deve estudar. Daí para frente não tem não há nada específico. A 

gente comemora muito Bezerra de Menezes, médico que já faleceu a 

aproximadamente 100 anos, participou da fundação da Federação Espírita 

Brasileira e, pelo que nós sabemos, continua agindo no plano espiritual 

para levar o espiritismo. Figuras como essa são muito lembradas, mas não 

necessariamente cultuadas, nenhuma é. 

Iorubá 
Reverenciamos Orixás, que são divindades da Natureza e Ancestrais 

Veneráveis. 

Judaísmo Deus. 

Luteranismo 
A gente fala da trindade. Deus nessas três formas, pai, filho (Jesus) e 

espírito Santo. Dentro do Luteranismo não há adoração dos Santos, só 



19 
 

reconhece-se as figuras importantes da história do Cristianismo, não sua 

reverência. 

Mórmon 

Somos uma religião cristã. Cremos em Deus como Pai e Jesus Cristo como 

o Filho que é o Salvador da humanidade. O terceiro membro da Trindade é 

o Espirito Santo. 

Umbanda 

"Na Umbanda reverenciamos Zambi, DEUS, e os Orixás que compõe as 7 

Linhas de Umbanda (Oxalá, que é o Orixá Maior da Umbanda, Orixá da 

Lei Divina; Xangô, Orixá da Justiça; Ogum, o grande guerreiro, Orixá da 

Inovação, da tecnologia; Oxóssi, o grande caçador, Orixá Provedor, da 

fartura; Iemanjá, a Grande Mãe, Orixá do amor divino, junto à ela nesta 

Linha estão Oxum, orixá da fertilidade, Iansã grande Guerreira e Nanã 

Buruquê considerada a Vó da Umbanda; Yorima, dos nossos ancestrais da 

terra, dos Pretos Velhos e das Almas; e Yori, a Linha dos Erês das 

Crianças." 

O que você poderia dizer sobre o Livro Sagrado que reúne os fundamentos da teologia e 

da liturgia de sua religião e reúne também as principais narrativas sobre os seres 

espirituais cultuados? 

Budismo 

São três selos no Budismo: a impermanência é um deles, é universal, algo 

que caracteriza o Budismo, caracteriza uma universalidade que não pode 

ser negada – é uma impermanência de tudo que existe, está sempre em 

transformação e nada tem uma auto existência, tudo depende de algo para 

existir. Todos nós somos formados de elementos não eu – arroz, feijão, de 

elementos da tabela periódica, da existência do universo, dos 

antepassados... Tudo impermanente, não existe uma alma – é o princípio do 

Budismo que diz anatman, não alma. Aquilo que éramos aos 5 anos, o que 

somos agora, as nossas individualidades, tem um “eu” verdadeiro, que são 

iguais, não tem um nome nem uma forma, e é isso que vai renascer, no 

bloco de argila, onde você pega essa imagem modelada e volta para o bloco 

de argila, nesse bloco misturado você vai fazer uma nova forma. O 

anatman é o segundo selo Budista, o não-eu, que é conectado com tudo – 

então não é que não existe, existe, mas em interconexão com tudo, existe 

apoiado no ombro dos antepassados. E o terceiro princípio é o nirvana: a 

realidade que está aqui agora é a própria verdade em manifestação. Se você 



20 
 

adquirir sabedoria e compaixão, você vai sentir muita paz e bem estar. É 

um princípio que diz “nós já somos o que nós queremos nos tornar”, mas se 

não houver uma prática, uma penetração nisso, nós não realizamos isso na 

nossa vida, não atingimos essa paz e esse em estar. 

Catolicismo 

Nós temos as sagradas escrituras, que é a bíblia. Ela está composta por 

Antigo e Novo Testamento, ou primeiro e segundo. No primeiro tem o 

Pentateuco, Gênesis, Êxodo, Números... e depois os temos Profetas, 

Provérbios, os livros da sabedoria, os Salmos, uma quantidade de livros 

que compõem a bíblia. Depois temos o Novo Testamento, que não pode ser 

separado do primeiro, um é a continuidade do outro, os dois fazem parte da 

revelação, como chamamos. Temos o Evangelho: Marcos, Lucas, Mateus e 

João, e temos as cartas católicas e também outros livros, as cartas Paulinas, 

as cartas Joaninas, referenciadas a Paulo e a João, que são a partir de trinta 

e poucos anos aproximadamente depois da Ressurreição de Jesus Cristo 

que passam a ser escritos. Então o nosso fundamento é a sagrada escritura, 

e temos a fé católica, que tem que estar baseado nas sagradas escrituras, 

nas tradições e no magistério - então na bíblia, nos padres e nos teólogos, 

que dão continuidade através da história, da hermenêutica, nesses 

fundamentos. 

Espiritismo 

A gente não tem escrituras sagradas, temos os livros da codificação. 

Dizemos que Allan Kardec foi o codificador, ele não trouxe informações 

proféticas ou algo parecido. Ele organizou as informações tinha - até 

porque ele não tinha nenhuma mediunidade. Ele foi pegando informações 

que os médiuns conheciam e juntou isso de uma forma organizada, retirou 

o que não fazia sentido e revisou. Há 170 anos ele escreveu os livros O 

Livro dos Espíritos, com 1019 a 1017 perguntas e suas respectivas 

respostas. Então esse é considerado o marco e uma leitura básica para 

quem quer se aprofundar no espiritismo. Fala as coisas da vida, do universo 

e tudo mais, e depois desse livro ele escreveu mais quatro principais e uma 

série de outros textos satélites, vamos dizer assim. Então basicamente o que 

a gente tem como leitura importante, que define qualquer dúvida sobre o 

espiritismo, é O Livro dos Espíritos e os outros quatro livros que ele 

escreveu. 



21 
 

Iorubá 

O Livro Sagrado dos iorubás é o Corpus Literário de Ifá, também 

denominado Odu Corpus, constituído de 256 grandes sessões denominadas 

Odus. Cada Odu é, simultaneamente, um grande conjunto de narrativas, um 

“signo” de destino e uma divindade que favorece a trajetória humana ao 

informar as pessoas sobre suas potencialidades, dificuldades, riscos e 

condutas a serem adotadas, entre tantas outras coisas. Os Odus Maiores são 

em número de 16 e os Menores são em número de 240. A esse livro 

recorrem babalaôs, os sacerdotes de Ifá-Orunmilá e, em menor grau, 

babalorixás e ialorixás, que são os sacerdotes e sacerdotisas dos demais 

orixás. O que costuma surpreender a muitos é o fato de o Corpus Literário 

de Ifá não ser um livro escrito e sim uma imensa coletânea de narrativas 

preservadas na memória de babalaôs e de outros tradicionalistas da palavra 

da sociedade iorubá, sociedade que é de tradição oral, como tantas outras 

sociedades negro-africanas.  

Indispensável dizer que Orixás e Ancestrais Veneráveis são as principais 

personagens das narrativas contidas no Odu Corpus. Sua natureza e seus 

feitos servem de modelo a seus devotos. As iniciações em Orixás 

propiciam a formação de forte vínculo entre humanos e esses seres da 

Natureza. E cada iniciado procura se conduzir na vida em conformidade 

com a natureza e os feitos dos orixás que servem de modelo identificatório 

para ele. 

Judaísmo 

A gente tem a Torá, o livro, a história oral que é passada de geração em 

geração, e a escrita, onde a gente baseia nossos hábitos, tira dúvidas sobre o 

que é certo e errado, mostra como o ser humano deve agir para estar certo 

entre os humanos e com Deus. Há muitos livros na religião judaica e que 

nos ajudam a fazer as coisas de acordo com as regras divinas. Tem muito 

lugar para recorrer e estudar. Os homens estudam todo dia, e a vida inteira - 

sempre tem material. É um povo muito antigo, no calendário judeu, 

entraremos no ano 5780, então é muita história. Tem desde a criação do 

mundo, como comer de forma adequada, os meninos estudam muito para o 

Bar Mitzvah, aos 13 anos, que é a maioridade judaica, onde há estudos 

direcionados. Para as meninas, a maioridade judaica é aos 12 anos. Conta a 

história do povo judaico. 



22 
 

Luteranismo 

É a Bíblia, texto base e fundamental, que dá a ideia de por onde a teologia 

luterana caminha. Lutero dizia: mesmo que Pedro e Paulo tenham falado, 

se não condiz com o que foi dito por Cristo, não tem valor. Claro que 

existem ressalvas, como por exemplo, textos do antigo testamento, 

extremamente punitivos. Faz-se uma leitura também do momento histórico 

em que foi escrito. Então é um texto bíblico com uma referência 

importante, mas a referência é Cristo. Por mais que tenha sido dito por 

discípulos e apóstolos, extremamente confiáveis, se não for conforme, se se 

vê que Cristo jamais diria isso... Deus é amor, e parte-se desse princípio. O 

que não aponta para isso, não é de Deus. É uma escrita humana. O texto 

bíblico é a base, mas é lido dentro de seu contexto histórico. 

Mórmon 
A Igreja de Jesus Cristo dos Santos dos Ultimos Dias tem na Biblia um dos 

seus livros sagrados. 

Umbanda 

A Umbanda é uma religião de tradição oral, não possui livro sagrado, nosso 

fundamento teológico vem dos ensinamentos recebidos das entidades 

espirituais reafirmadas e ensinadas pelos nossos sacerdotes mais velhos que 

possuem valor imensurável para nós umbandistas e que nos ensinam dia a 

dia o que é ser umbandista e o que a Umbanda espera de nós. 

 

No Quadro 2, têm-se as questões referentes aos hábitos alimentares relacionados às 

religiões. Em algumas práticas, como a judaica e a mórmon, existe um livro com as 

orientações a serem seguidas sobre o consumo alimentar, ao passo que as demais possuem 

uma tradição oral para esse aspecto.  

Quadro 2 – Caracterização da alimentação em contexto religioso 

Quais costumes religiosos se relacionam com a comida? Há restrições alimentares, ou 

seja, há prescrições sobre o que não se pode comer e sobre alimentos que são priorizados? 

Há celebrações que envolvem alimentos? 

Budismo 

O Budismo é em si vegetariano, e no Zen Budismo existe a escolha – no 

Budismo Tibetano, ainda, se consome carne. Cada praticante vai fazer o 

que ele acha que deve. Em alguns retiros de meditação, a alimentação 

sempre é vegetariana, normalmente ovolactovegetariana. Se ela está sendo 

feita na sala de meditação, na sala de Buda, há alimentos que não podem 



23 
 

ser consumidos lá, como ovo – pode ser consumido fora, mas não na sala. 

É uma tradição religiosa. Além disso, quando se faz o cardápio do retiro é 

preciso que tenha todos os sabores: doce, salgado, amargo, azedo, picante e 

neutro. Quando não há algum, parece que há uma insatisfação, uma fome. 

Outro fator é o frescor e a higiene dos alimentos. Uma cenoura já passada 

não é usada, mas precisa ser priorizada antes para não chegar nesse ponto. 

A cozinha budista é muito sustentável, tudo precisa ser usado, sempre – 

não pode haver desperdício e precisa ser saboroso, precisa ser prazeroso. A 

apresentação também é importante, que ela seja feita com o coração – é 

uma forma de exaltar a beleza de algo que ela tem por direito. 

Catolicismo 

Nós temos várias celebrações: Natal, Páscoa, que são as grandes festas. Em 

todo lugar tem as suas, mas é cultural, não tem nada recomendado, é mais 

influência de outras culturas e influência da mídia. Então se fala que na 

semana santa só se pode comer bacalhau, no natal tem que comer peru, no 

ano novo não pode comer ave que cisque para trás, só para frente - mas isso 

é lenda, não é nada religioso. O que a tradição religiosa católica coloca é o 

jejum, a abstinência de carnes durante a quaresma e no período da semana 

santa. Então a igreja orienta que não comamos carne na quarta-feira de 

cinzas, que é o início da quaresma, e na sexta-feira santa - e que durante a 

quaresma quem quiser jejuar não tem problema, tem pessoas que nas 

sextas-feiras não comem carne, e isso varia muito da influência e da 

orientação que a pessoa tem. Mas como orientação da igreja é quarta-feira 

de cinzas e sexta-feira santa - que é a abstinência da carne e o jejum, que é 

diferente de regime alimentar e de dieta. Mas se uma pessoa está doente ela 

não vai fazer isso, se tem uma mãe amamentando, uma pessoa a partir de 

certa idade ela não vai se preocupar com isso, e também começa a partir da 

adolescência, e vai se educando e crescendo nessa questão. 

Espiritismo 

Não tem nenhuma indicação apropriada. Muitos vão aderir ao 

vegetarianismo e até o veganismo, por uma convicção pessoal mais do que 

por uma norma dogmática. No Livro dos Espíritos há uma pergunta sobre 

comer carne, com uma resposta um pouco vaga: “No dia em que o homem 

puder dispor de um meio de se alimentar sem precisar dos animais, então 

não terá mais sentido usar os animais como alimento”. Essa resposta é 



24 
 

muito vaga, não sei se já chegamos a esse ponto, mas alguns tentam pegar 

esse tipo de informação que foi fornecida, junta com elementos filosóficos, 

de que esses animais merecem respeito e tudo mais e aderem a essa dieta. 

Mas fora isso, não tem nenhuma outra orientação para dieta. Quando se vai 

fazer trabalho no centro de Espírita, quando se faz o passe, se recomenda 

aos trabalhadores - e também se possível aos assistidos - que nesse dia não 

comam carne, não usem bebida alcoólica, tabaco e algumas outras coisas 

para manter o equilíbrio dos sentidos, para que seja esteja disposto a passar 

pelo trabalho, até não abusar da cafeína, para que a pessoa esteja integral 

na atividade que esteja fazendo. 

Iorubá 

Os hábitos alimentares dos iniciados em Ifá-Orunmilá, a divindade 

oracular, sofrem uma alteração importante. Durante o processo iniciativo o 

jogo oracular, revelador do odu de nascimento, ou seja, revelador do 

destino daquele que está sendo iniciado, indica os ewós a serem 

respeitados. Ewós são interdições que, uma vez respeitadas, favorecem a 

saúde e o desenvolvimento da pessoa. Algumas dessas interdições são 

relativas a atitudes e condutas que devem ser evitadas a todo custo; a cores 

que não devem ser utilizadas em vestimentas e alimentos que nunca mais 

deverão ser ingeridos. Esses ewós revelados pelo Jogo de Ifá são de cunho 

individual. Pode haver casos de ewós a serem respeitados pelo coletivo 

religioso. Os fundamentos dessa liturgia são complexos e não cabe 

discorrer sobre eles nesta nossa conversa.  

Pode ser interessante observar que alimentos são utilizados como oferendas 

assim como podem ser utilizados – e muito frequentemente são – como 

recursos de cura ou de prevenção de doenças. Há toda uma sabedoria 

relativa ao uso de elementos minerais, vegetais e animais nas práticas de 

manipulação do axé, a energia vital. Veja bem, essa religião é milenar, é 

pré-cristã. O Cristianismo tem cerca de dois mil anos e a religião 

tradicional iorubá não tem menos de oito mil anos. Você encontrará no 

Brasil e em outros países da diáspora iorubá nas Américas e no Caribe, 

dezenas de religiões afrodiaspóricas que incluem entre suas matrizes a 

iorubá. Pode haver expressivas diferenças entre essas religiões, mas há 

também fortes denominadores comuns. Não se trata de uma religião “de 



25 
 

revelação”. Nem é uma religião “de salvação”. Enquanto muitas religiões 

adiam a felicidade para o pós-morte, as religiões tradicionais negro-

africanas propõem recursos para viver bem aqui e agora. Bom. Para viver 

bem nós precisamos primeiramente do que? Precisamos ter saúde, 

concorda? Pois bem. O ideal de estar bem, de ser forte, somente é 

realizável se portamos axé, a força vital. Essa energia vital, como toda 

energia, pode sofrer desgaste, pode ser “furtada” e pode ser reposta. Para 

sua preservação e sua reposição, no caso de haver desgastes, é preciso 

haver pessoas que conheçam a fonte e a dinâmica do axé e que tenham 

poder e preparo para manipulá-lo em benefício de outras pessoas. As casas 

de culto a orixás são conhecidas como Casas de Axé porque nelas se 

realizam os rituais de manipulação do axé, o que demanda, 

necessariamente, o apoio e intervenção de seres da Natureza, de cuja 

hierarquia os Orixás ocupam o posto máximo. Casas de Axé são casas de 

prevenção e cura de doenças e de desequilíbrios de toda ordem – físicos, 

emocionais, sociais, econômicos... 

Agora, você que é nutricionista, me diga: onde na natureza encontramos as 

mais diversas qualidades de axé? Sendo no mundo mineral, no vegetal e no 

animal, essas qualidades estão presentes, principalmente, onde? Não é nos 

alimentos? Então. Daí a importância dos alimentos em nossas práticas 

litúrgicas – eles são os portadores do axé indispensável para o bom viver 

aqui e agora. 

Judaísmo 

Há muitas restrições em comida brasileira, por exemplo. Aqui em São 

Paulo tem muitos restaurantes de comida Kocher. O abate da carne é 

diferente para ser considerado Kocher. A Kashnut, que são as normas de 

alimentação, está muito relacionado a higiene - nas saladas, olhar contra a 

luz, lavar para não ter bichinhos. Não se mistura leite, por exemplo - se 

almocei agora carne, só poderei comer alguma coisa que tem leite daqui a 6 

horas, que é o tempo considerado para a digestão. Para leite, espera-se 2 

horas para se consumir carne - mas algumas pessoas esperam menos 

tempo. Há alimentos em que não se pode comer, como carne de porco, 

frutos do mar, alguns cortes de boi não é Kocher, como filé mignon; alguns 

tipos de peixe, que têm escamas, e alguns tipos de carne. O leite para ser 



26 
 

Kocher precisa ter sido acompanhado por uma pessoa que entende disso. É 

uma profissão, e se acompanha toda a produção para dizer que aquele é 

realmente um leite Kocher. No Brasil hoje temos uma diversidade boa de 

produtos, há uma variedade maior. Há produtos no mercado que podemos 

comprar – muitos industrializados (Leite de soja, cereal), não é impossível. 

Costuma ser mais caro, pois precisa olhar tudo, dedica mais tempo para 

esse lote, mas tem bastante coisa. Uma coisa muito importante também na 

alimentação judaica são os utensílios. Por exemplo, tem que ter uma louça 

para carne e outra para comer coisas de leite - panelas, tudo, não se 

mistura. É um hábito, uma tradição, e quem segue faz desse jeito. 

Luteranismo 

Luterano come e bebe feliz! Pensando um pouco no povo germânico, a 

comida é uma dádiva, vindo de uma Alemanha pós-guerra. Vai se restringir 

sua alimentação? Não. A comida é uma grande dádiva. O que está é para 

ser consumido com respeito, então não é para ter desperdício. Você 

valoriza o alimento pelo que ele é. Vem de Deus, então tem que ser 

valorizado, não é só para ter força para aguentar o dia. 

Mórmon 

Não temos rituais associados aos alimentos; O corpo é uma dadiva sagrada 

e deve ser muito bem cuidado. Temos um padrão alimentar conhecido 

como Palavra de Sabedoria: é uma lei de saúde revelada pelo Senhor para 

benefício físico e espiritual de seus filhos. Em 27 de fevereiro de 1833, 

conforme registrado na seção 89 de Doutrina e Convênios, o Senhor 

revelou quais alimentos são bons para nós e quais substâncias não são boas 

para o corpo humano. Ele também prometeu saúde, proteção, 

conhecimento e sabedoria aos que obedecerem à Palavra de Sabedoria. 

Na Palavra de Sabedoria, o Senhor revelou que as seguintes substâncias são 

prejudiciais: bebidas alcoólicas (ver D&C 89:5-7); tabaco (ver D&C 89:8); 

chá preto e café (ver D&C 89:9; os profetas modernos ensinaram que o 

termo “bebidas quentes”, que aparece nesse versículo, se refere ao chá 

preto e ao café). 

Quando as pessoas deliberadamente ingerem algo prejudicial, elas não 

estão vivendo em harmonia com a Palavra de Sabedoria. As drogas ilegais, 

em especial, podem destruir aqueles que as usam. O abuso de 

medicamentos com prescrição médica também é espiritual e fisicamente 



27 
 

destrutivo. 

O Senhor também declarou, na Palavra de Sabedoria, que os seguintes 

alimentos são bons: ervas e frutas, que devem ser “usadas com prudência e 

ação de graças” (ver D&C 89:10–11); carne de “animais e a das aves do 

ar”, que devem “ser usadas moderadamente” (ver D&C 89:12–13); grãos 

como o trigo, o arroz e a aveia, que são “o esteio da vida” (ver D&C 

89:14–17). 

Aos que cumprem a Palavra de Sabedoria, o Senhor prometeu: “E todos os 

santos que se lembrarem de guardar e fazer estas coisas, obedecendo aos 

mandamentos, receberão saúde para o umbigo e medula para os ossos; E 

encontrarão sabedoria e grandes tesouros de conhecimento, sim, tesouros 

ocultos; E correrão e não se cansarão; e caminharão e não desfalecerão. E 

eu, o Senhor, faço-lhes uma promessa de que o anjo destruidor passará por 

eles, como os filhos de Israel, e não os matará” (D&C 89:18–21). 

O melhor a fazer é abster-se completamente das substâncias que o Senhor 

proíbe na Palavra de Sabedoria. Aqueles que adotaram um comportamento 

que leva à dependência podem parar e tornar-se livres do vício. Por meio 

de esforço pessoal, da força do Senhor, da ajuda de familiares e amigos e 

da orientação de líderes da Igreja, todos podem vencer o vício. 

Umbanda 

Tudo na Umbanda envolve comida, os preceitos religiosos têm alimentação 

e/ou restrição específica. Se vamos festejar um determinado Orixá, 

levamos em conta seu gosto alimentar, por exemplo, numa festividade para 

homenagear Xangô tem que haver frutas variadas, para Oxóssi além das 

frutas, os legumes e carne vermelha e assim por diante. 

Não há mudança drástica no padrão alimentar, apenas nas 24h que 

antecedem as Giras não se deve ingerir carne vermelha, bebidas alcoólicas 

e em períodos específicos em que seja necessário um preceito religioso 

mais rigoroso esse período passa a ser de 7 dias se alimentando apenas de 

frutas, verduras e legumes sem tempero. 

Para melhor compreender os fatores subjetivos que envolvem essas práticas alimentares e 

porque elas são adotadas, gostaria que você me dissesse o que esses hábitos representam 

na religião. 

Budismo O Budismo lida muito com adequação para cada povo, e como um livro 



28 
 

sagrado pode ter uma regra estrita para todas as pessoas? O que é a 

verdade? Essa verdade que depende é relativa, existe uma verdade 

absoluta, mas ela também é impermanente – mas permanece sobre coisas 

que se manifestam de forma impermanente. 

Tem um livro de culinária zen budista que começa com a frase “A vida 

depende da vida. Todos comemos e somos comidos. Quando nos 

esquecemos disso, choramos. Quando nos recordamos disso, podemos 

nutrir uns aos outros”. Isso aponta de novo para essa interconexão de tudo 

que existe. Uma das preces que fazemos, antes das refeições, diz 

“inumeráveis trabalhadores nos trouxeram essa comida, devemos saber de 

onde veio”, isso é, precisou-se de terra, do caminhão que trouxe... Todos 

somos um dos trabalhadores que contribuíram para que se viesse essa 

comida. A segunda é “devemos considerar se a nossa virtude prática a 

merece”. O que eu vou fazer com essa comida? Vou fazer algo virtuoso ou 

indevido? Será que vou trazer sofrimento para alguém? É como um bisturi, 

que na mão do cirurgião salva vida, e de um assassino pode matar. Tudo 

depende da intenção. O hinduísmo diz que o ser se alimenta do ser para 

gerar realidade. Nos templos, o cargo mais importante é o de abade ou 

abadessa, e o segundo cargo é o Tenzo, o cozinheiro chefe, porque ele é 

responsável por nutrir daquilo, e sem ela não tem vida. Você traz a alegria, 

o frescor. A adequação é importante – uma quantidade ideal de sal em um 

dia de calor é diferente de um dia frio, porque as pessoas transpiram 

menos. O cardápio é definido pelo que tem no dia. O que está mais bonito, 

mais barato – o que é da estação, é mais saudável, fresco, saboroso, o que é 

adequado para a aquela época, o que dá mais perto do local. A chia, por 

exemplo, vem de longe, e faz bem para quem é da região, mora no alto. 

Aqui em São Paulo é plano, são outros alimentos. 

Catolicismo 

A renúncia no jejum e a abstinência da carne são para você ter um 

autocontrole, sobre você mesmo. Você se propõe a isso e ponto. Mas a 

pessoa não fica restrita a fazer isso só na quarta e na sexta-feira santa, cada 

pessoa tem seu ritmo, pode fazer toda semana. A gente faz esse ato no 

intuito de olhar para fora, ser solidário para com aqueles que não tem essa 

condição e de um autodomínio. “Ah, não vou comer carne mas vou ficar 



29 
 

olhando aqueles que não têm condição”, não, você vai renunciar, essa é a 

orientação da igreja. Aquele valor, você restitui, você dá para alguém. É 

algo que você faz para sentir a dor do outro, e você faz aquele gesto em 

favor dele, um gesto de solidariedade e de doação ao mesmo tempo. Você 

ter coragem de fazer, autodeterminação e confiança. 

Espiritismo 

Sempre vai ser uma escolha de foro íntimo. Não tem certo ou errado e essa 

uma característica do Espiritismo - indo para esse caminho vai acontecer 

essas coisas, e por outro vai acontecer outra. Isso é liberdade com 

responsabilidade, a pessoa vai usar o livre arbítrio para tocar a sua vida E 

se aplica também a alimentação, tirando tudo que eu já falei, não tem 

nenhuma orientação restritiva dogmática que seja incentivada por uma 

porção grande dos Espíritas. 

Iorubá 

Em nossa religião não adiamos a felicidade para um possível futuro pós-

morte. Se quisermos viver bem é preciso que sejamos saudáveis e se os 

ensinamentos contidos no Odu Corpus incluem conhecimentos sobre o uso 

ritualístico de alimentos para preservação ou reposição de nossas forças 

vitais, nosso axé, nada mais inteligente do que aprender a utilizar tais 

recursos e colocarmos esses conhecimentos em prática. Veja, estou falando 

do uso ritualístico dos alimentos e não do cardápio “profano” do dia a dia. 

As únicas restrições desse cardápio “profano” são as advindas das 

recomendações do oráculo de Ifá. Por exemplo, gosto muito de quiabo e de 

cogumelos, mas tenho ewó dessas delícias. Sabendo que a ingestão do axé 

desses alimentos interfere negativamente em minha composição energética, 

eu teria que ser muito ignorante para insistir na manutenção desse pequeno 

prazer oral. 

Judaísmo 

Na parte científica, vejo isso como hábitos de higiene também. Houve uma 

época em que a carne de porco, devido ao jeito que você conservava, 

transmitiam muitas doenças. Os judeus não podiam comer a carne de 

porco, então eles não tinham esse tipo de doença. Lógico que esses hábitos 

se mantiveram. Por exemplo, não comer carne com leite, a carne é a 

principal fonte de ferro, e leite de cálcio. Se comemos os dois juntos, 

disputam a absorção, e nós absorvemos todos os nutrientes da carne e 

depois do leite. E é respeito. Foi assim que foi falado para fazer e assim 



30 
 

que a gente continua fazendo, seguindo a tradição. Eu pessoalmente não 

me incomodo de abrir mão de comer vários outros tipos de alimentos, 

porque me sinto bem em seguir uma coisa que eu acredito que é certo. No 

fundo tudo tem uma explicação, não é um dogma. Não se mistura carne 

com leite, para não se ver o bezerro cozer no leite da mãe, se pesquisar, tem 

para tudo. Para mim é uma coisa natural, tendo essa parte da ciência na 

minha vida, entendo muito bem o porquê de todas essas restrições. 

Luteranismo 
É olhar para o alimento com o respeito que ele merece. Faz parte do dia-a-

dia. 

Mórmon 

Deus criou o mundo para proporcionar experiências para seus filhos. A 

alimentação fornece o sustento do corpo. Visto que o corpo é sagrado o 

consumo de alimentos deve considerar o bem ou o mal que os mesmos 

farão ao corpo. 

Umbanda 

Para manter nosso equilíbrio vibracional não nos alimentamos de carne 

vermelha e não ingerimos bebidas alcoólicas 24 horas antes de uma 

atividade espiritual. 

Nas festividades é comum servirmos o alimento apreciado pelo Orixá, pois, 

durante a celebração ele o abençoará com energias positivas de saúde e 

força de realização, o AXÉ, e este será compartilhado com todos que 

receberão o AXÉ.  

Um povo sem mal alimentado e desnutrido não possui forças para ir 

adiante, assim a alimentação dentro do sagrado, festividades e celebrações, 

além de nos manter nutridos, nos traz o AXÉ do Orixá, 

fortalecendo/restaurando em nossa vida o princípio ativo do Orixá. 

Geralmente pedimos saúde e caminhos abertos, pois se não agirmos por 

nós mesmos, não há AXÉ que resolva, tendo saúde e caminhos abertos, 

vamos em frente. 

Como a pessoa que está sendo iniciada se relaciona com os alimentos? Encontra 

dificuldades na adoção desses hábitos? Ou, tendo ingressado na religião, possíveis 

dificuldades são superadas? 

Budismo 

Para o adepto, ele tem liberdade para escolher seus hábitos, então não há 

dificuldades. Somente nos retiros a alimentação é diferente, e de modo 

geral é muito saudável. 



31 
 

Catolicismo 

A tradição cristã acolhe as crianças, por causa dos pais, pelo batismo. 

Então automaticamente ela entra na dinâmica da família, então não tem 

muita dificuldade. E depois, quem adere ao catolicismo por vontade 

própria, no país que nós vivemos não sei se ela teria dificuldade porque não 

temos restrições radicais. Não tem “nunca comemos esse alimento a vida 

toda”. O que temos que tomar cuidado é em não viver para comer, a 

moderação, tanto na bebida quanto na comida. Isso se reflete na questão da 

gula, do desperdício, em não partilhar com o outro, em acumular. 

Espiritismo 

À medida que a pessoa começa a se interessar pelo espiritismo, começa a 

buscar o desenvolvimento e muitas outras manifestações podem acontecer 

em paralelo. Então a pessoa pode eventualmente começar atividade física e 

prestar atenção nos hábitos alimentares, mas isso não é derivado do 

espiritismo, é uma coisa que aconteceu em paralelo. A pessoa está 

buscando o desenvolvimento e por isso busca os hábitos saudáveis. 

Iorubá 

Pessoas que ingressam nessa religião, conscientes do que fazem, mesmo 

que encontrem dificuldade na adoção de novos hábitos alimentares, tratam 

de superá-las, por maiores que sejam tais dificuldades. Reconheço que é 

mais fácil aceitar um ewó de quiabo e cogumelo, ou de cobra e tartaruga, 

do que aceitar um ewó de ovo ou de feijão, por exemplo, principalmente se 

a pessoa adora ovo e feijão. Por isso enfatizo a necessidade de estar bem 

consciente das implicações do ingresso neste grupo religioso. Talvez, 

mantidas as devidas proporções, todo ingresso em um corpo religioso exige 

a consciência das implicações dessa escolha nos hábitos da vida cotidiana. 

Judaísmo 

A dificuldade é essa, não pode parar em qualquer lugar e comer qualquer 

coisa - precisa procurar um lugar Kosher ou trocar por uma fruta, por 

exemplo. É menos acessível, mais difícil. Como comer também é um ato 

social, então não dá para confraternizar em qualquer lugar - acho que isso é 

uma coisa um pouco complicada dependendo da pessoa. 

Luteranismo 

Às vezes eles sofrem, muitos são adultos e vêm de uma tradição religiosa 

mais restritiva. É difícil entender porque ao lado da igreja tem um salão 

com festa e chopp. Para muita gente é baita absurdo, de um pecado. Mas 

por que eu não posso? Claro que ninguém sai bêbado, e se você bebe, não 

dirige. Isso é muito taxativo. Você precisa respeitar a sua vida e a do outro. 



32 
 

É uma questão cultural e a cultura é intrínseca a tradição luterana. 

Mórmon 

Muitas pessoas já possuem uma rotina alimentar definida e quando tornam-

se adeptas da Igreja precisa reeducar seus hábitos para adaptarem-se à 

Palavra de Sabedoria. 

Umbanda 

São raras as pessoas que têm problemas com a alimentação em nossa 

religião, isso por que não temos restrições severas e muito menos que 

perduram muito tempo ou a vida toda, e toda e qualquer restrição que 

venha pelo Orixá acontece de forma tão espontânea que nem pressentimos, 

por exemplo, eu, sou filha de Iansã, não como camarão, não que eu não 

goste, ou passe mal, tenha alergia, não simplesmente não me apetece. Para 

muitos seria um problema não poder comer camarão, mas Iansã apenas me 

tirou a vontade de comê-lo e ele não me faz falta alguma. 

Para melhor compreender as motivações pessoais para adotar hábitos religiosos, gostaria 

que você me dissesse o que sente ao ter que manter esses hábitos? 

Budismo 

Eu não como carne a mais de 20 anos, e não digo para ninguém que sou 

vegetariano. Porque eu sei o que estou fazendo, eu me sinto bem em não 

ser uma causa de sofrimento para os seres. Fico contente, fico satisfeito – 

ou não me sinto triste – em não participar dessa cultura antiética de ter uma 

forma de vida confinada, sem ver sol, chuva, sem poder correr. Acho que 

precisa ter uma adequação de hábitos também, e uso a coerência do 

vegano. Você pode não comer carne, mas vai usar um sabonete feito de 

banha de animal?  

No Budismo, algumas tradições são vegetarianas e outras não. No Budismo 

Tibetano, você está no Himalaia, em uma montanha onde não dá nada. No 

Budismo existe a tradição de cremar os corpos, mas eles não o fazem 

porque não há lenha para queimar, só uma vegetação lenhosa espinhosa 

que o corpo humano não digere, mas as lhamas conseguem se alimentar 

dessa vegetação, porque elas são naturais dessa região, é um co-surgir 

independente – lhama precisa do alimento, e a vegetação precisa que se 

leve as sementes. Não há alimentos, e esses budistas se alimentam de 

lhama. Existe até uma anedota que eles fazem no topo da montanha, vendo 

as plantações do vale: “coitado daqueles que precisam matar milhões de 

seres todos os dias para se alimentar”, porque pisam nos bichos que ficam 



33 
 

próximos ao arroz, e no templo se mata uma lhama por semana. Os 

esquimós, se não matarem a foca, não vivem. Para mim isso está 

relacionado de ponta a ponta a adequação. 

Catolicismo 

Equilíbrio, você ter a certeza de que aquilo que nós temos não é porque eu 

faço por merecimento, mas é por bondade e graça de Deus. O que nos 

alimentamos hoje é fruto da terra e do trabalho do homem. Arroz, feijão, 

milho, café... Todos são produtos do campo, da terra. Então a gente tem 

que cultivar bem a terra, respeitá-la, cuidar dos rios, não poluir - uma série 

de coisas que as igrejas estão fazendo, já fizemos várias campanhas nas 

fraternidades sobre esses temas, então a igreja também faz essa 

contribuição para a sociedade, para o mundo. 

Espiritismo 

Cada um vai ter a sua sensação, o ruim é quando um indivíduo tenta 

interferir na vida do outro. Você pode ver alguns espíritas criticando outros 

espíritos que comem carne sendo que não existe uma restrição doutrinária, 

então isso não é desejável, é inadequado. Aí a pessoa vai fazendo uso do 

alimento a medida que vai se esclarecendo, sobre os males do alcoolismo, 

por exemplo. Ao mesmo tempo a pessoa vai tendo uma orientação de que 

esse alcoolismo pode atrair, por sintonia, espíritos negativos, de baixo 

nível, então dentro de uma reforma de hábitos de vida pode incluir o 

alcoolismo, mas por uma orientação - se você frequenta lugares assim, se 

você fica bebendo, usando certas coisas, a sintonia que você cria é de 

espíritos não esclarecidos para perto de você. Então nesse sentido têm 

alguma orientação de como conduzir a sua vida e às vezes isso envolve 

alimentos, no caso o o álcool. 

Iorubá 

Olha, para dizer de modo bem grosseiro, eu diria que se trata de avaliar a 

relação custo-benefício da adoção de novos hábitos, especialmente se 

forem hábitos alimentares arraigados. O que perco e o que ganho ao mudar 

de hábitos? Se quisermos fazer uma comparação bem simples, podemos 

considerar a adoção de novos hábitos alimentares por razões não religiosas. 

Tenho amigos ateus, por exemplo, que optaram por dietas alimentares 

restritivas para melhorarem sua qualidade de vida. Acredito que vale o 

mesmo para nós religiosos que buscamos melhor qualidade de vida por 

meio, entre outros, da adoção de novos hábitos alimentares. 



34 
 

Judaísmo 

Eu me sinto bem, me sinto fazendo a coisa certa. É a minha religião, eu 

ensino meus filhos desse jeito. Eu acredito nela, e me sinto em paz. Não me 

sentiria bem se não o fizesse. 

Luteranismo 

Sinto-me feliz em ser luterana, porque ela me dá liberdade de refletir sobre 

as coisas que eu faço, as escolhas que eu tenho. Não só que porque eu não 

posso. Ser luterana me diz que "tudo isso aqui está ao seu dispor, mas nem 

tudo lhe é conveniente". Se você come açúcar demais, você vai ter 

diabetes, outras doenças crônicas e assim por diante. O açúcar é bom, mas 

qual a medida do bom? Eu preciso encontrar essa medida, e vem o livre 

arbítrio. Ele é uma ferramenta do luteranismo. Ele te pertence, é meu e se 

vou fazer as minhas escolhas não é por que X diz que não ou algo assim. 

Mórmon 

Sinto gratidão pelo código de saúde que favorece o equilíbrio e o bem 

estar. Os ensinamentos da Igreja a respeito dos alimentos valorizam a 

natureza, protegem os animais e tendem a reduzir o desenvolvimento de 

doenças. 

Umbanda 

Veja bem sou umbandista desde que nasci, frequentei outras religiões? 

Sim, frequentei na minha infância, sem nunca deixar a Umbanda, sempre 

para acompanhar parentes. Não encontro na Umbanda hábitos religiosos 

severos e mesmo que encontrasse não seria difícil mantê-los, isso porque a 

regeneração, a motivação, o equilíbrio psíquico, a conexão com o natural e 

o entendimento da vida são propulsores para mantermos esses hábitos 

sejam eles alimentares ou não. O conhecimento e o Axé compartilhado 

sempre regeneram, alimentam, sustentam e nos fortalecem para seguimos 

adiante. 

 

5. DISCUSSÃO 

 

No que concerne ao método de trabalho, foi observado com a pesquisa bibliográfica 

que uma listagem de restrições, celebrações ou uso de alimentos em rituais poderia ser feita 

por meio de uma busca documental. Contudo, para compreender as motivações, isso é, o 

aspecto subjetivo relacionado aos hábitos alimentares, seria necessária uma pesquisa de cunho 

qualitativo. Outro ponto que nos afastou da área quantitativa foi o interesse em entender 

determinantes de hábitos (área classicamente qualitativa (GIL, 2010)), e não a aderência deles 



35 
 

em determinadas populações. Esse tipo de trabalho, por sua vez, seria pertinente, mas não 

condiz com os objetivos desse texto. 

A escolha à pesquisa qualitativa, por sua vez, se relaciona incisivamente à 

capacidade humana de refletir e interpretar os acontecimentos a sua volta (OLIVEIRA, 2008). 

Explorando a subjetividade de cada participante da pesquisa, com flexibilidade quanto aos 

processos no estudo, o entendimento dos mecanismos de determinado fenômeno seria 

favorecido (OLIVEIRA, 2008). 

Ademais, a priorização em investigar-se o tema por meio de contato com os 

participantes selecionados conversa com o apontado por Varanda e Benites (2017, p.2): “na 

perspectiva qualitativa o contexto se torna essencial para a compreensão de um 

acontecimento, levando a uma análise integrada dos eventos. O pesquisador tenta captar os 

diferentes olhares que compõem a questão por meio dos sujeitos envolvidos, levando em 

conta todas as perspectivas relevantes, buscando assimilar a dinâmica do fenômeno”. 

E uma das manifestações desse tipo de pesquisa é a entrevista, onde as mais 

diferentes informações podem ser extraídas dos mais diferentes públicos, de maneira torrente. 

Além disso, a escolha da análise de discurso para os dados obtidos com essa 

ferramenta, considerando a perspectiva qualitativa de trabalho, se mostrou adequada para os 

objetivos estabelecidos, uma vez que ela procura o “sentido” (CAREGNATO & MUTTI, 

2006, p. 680) do que se é relatado, permitindo-se assim a sua interpretação. 

Caregnato e Mutti (2006) salienta como existem diversas manifestações desse tipo de 

análise, mas todas elas partem do princípio de “uma rejeição da noção realista de que a 

linguagem é simplesmente um meio neutro de refletir, ou descrever o mundo, e uma 

convicção da importância central do discurso na construção da vida social” (p. 680). 

Considerando essas análises, o referencial teórico sobre o qual esse trabalho se apoia 

é o da Teoria das Representações Sociais. Como coloca Barbosa e Freitas (2005), ela se 

relaciona aos fatores subjetivos (opiniões e credos sobre um ponto) que se manifestam como 

gatilho, atenuador ou incentivador de determinada prática em um determinado grupo. 

Essas Representações Sociais também atuam resignificando diferentes atitudes, 

sendo um guia de certa realidade (BARBOSA & FREITAS, 2005). Uma vez investigando as 

motivações para as mudanças de hábito alimentar, essa abordagem teórica foi priorizada. 

Cabe também a conceituação de Moscovici (1978, p. 26): “em poucas palavras, a 

Representação Social é uma modalidade de conhecimento particular que tem por função a 

elaboração de comportamentos e a comunicação entre indivíduos”. 



36 
 

Os desafios relacionados à forma de trabalho escolhida perpassam aspectos como o 

grande volume de informações obtidas a serem refletidas e discutidas frente à literatura, de 

modo que não é possível abordar um grande número amostral. 

Por outro lado, os desafios e danos oferecidos aos sujeitos que fizeram parte do 

trabalho foram mínimos, uma vez que as entrevistas eram voluntárias, e poder-se-ia apelar à 

desistência em caso de incômodo, necessidade ou outra vontade própria a qualquer momento 

do estudo. 

Além disso, os participantes beneficiaram-se dele por ajudar a fomentar a 

empatização com seus hábitos, além de contribuir para o entendimento de uma questão pouco 

discutida na Nutrição. 

Como aponta Gil (2010), as entrevistas recolhidas podem ser categorizadas, de modo 

que se têm as religiões que consideram Cristo como uma figura importante no meio religioso, 

as de matriz africana e aquelas com origem e manifestação importante no oriente.  

Frente ao levantamento bibliográfico realizado na primeira etapa deste trabalho, vê-

se como as motivações levantadas nas religiões cristãs conversam com os temas tratados em 

seu livro sagrado, a bíblia. 

Na conexão com o sagrado, algumas práticas se mostraram constantes nas religiões, 

como o condenamento ao desperdício, uma vez que o alimento foi colocado como uma 

dádiva, um presente que passou por vários processos, e a promoção do bem. 

Além disso, o corpo como algo a ser preservado também é uma tendência incisiva 

nos textos bíblicos, de modo que a alimentação conversa com sua preservação (“Acaso não 

sabem que o corpo de vocês é santuário do Espírito Santo que habita em vocês, que lhes foi 

dado por Deus, e que vocês não são de vocês mesmos? Vocês foram comprados por alto 

preço. Portanto, glorifiquem a Deus com o seu próprio corpo.” (Cr 6: 19-20)) (BÍBLIA, 

1996). 

Considerando a bíblia como um texto histórico, e, assim, passível de diferentes 

interpretações, diferentes manifestações alimentares podem ser tomadas a partir de sua leitura. 

No Antigo Testamento (Levítico 11: 1-47), existe um extenso relato sobre quais alimentos 

poderiam ou não ser consumidos. Estariam disponíveis os animais com casco fendido e 

dividido em duas unhas e que ruminassem – sendo impuros os animais sem as três 

características; animais marítimos com barbatanas e escamas; aves que saltem; gafanhotos. 

Sendo então proibidos animais sem esses requisitos, aqueles que en­xameiam, têm asas e se 

movem pelo chão; animais de quatro pés, que andam sobre a planta dos pés (BÍBLIA, 1996). 



37 
 

Como apontou a entrevista com a religião judaica, até mesmo os utensílios que 

entrarem em contato com esses animais estariam impuros (BÍBLIA, 1996). 

Por outro lado, no Novo Testamento as restrições foram colocadas de maneiras 

distintas, sendo essa interpretação encontrada com maior presença nos relatos coletados. 

Segundo Marcos (7:18-20) ““Será que vocês também não conseguem entender?”, perguntou-

lhes Jesus. “Não percebem que nada que entre no homem pode torná-lo impuro? Porque não 

entra em seu coração, mas em seu estômago, sendo depois eliminado.” Ao dizer isso, Jesus 

declarou puros todos os alimentos. E continuou: “O que sai do homem é que o torna impuro.” 

(BÍBLIA, 1996) 

Apesar de não contar com restrições alimentares bruscas, alguns alimentos exercem 

uma influência simbólica significativa na fé cristã (NADALINI, 2009). O pão, por exemplo, é 

parte importante da eucaristia católica, uma vez que Jesus “depois de ter dado graças, partiu-o 

e lhes deu [aos discípulos] dizendo: “Isto é o meu corpo dado por vós. Fazei isso em memória 

de mim.” (Lc 22, 19) (BÍBLIA, 1996). 

Além disso, o vinho aparece nas narrativas sobre Cristo tanto na eucaristia (“Bebei 

dela todos, pois isto é o meu sangue, o sangue da Aliança, derramado em prol da multidão, 

para o perdão dos pecados” (Mt 26, 27-28)), quanto na multiplicação do alimento no 

casamento de Caná (BÍBLIA, 1996). 

Nessa tradição, vê-se que não somente nas refeições dos praticantes que as religiões 

conversam com a alimentação. O que eles representam também podem ser usados para se 

relacionar ao sagrado e se entender uma mensagem no contexto da fé (NADALINI, 2009). 

A questão do consumo de bebidas alcoólicas também aparece em outros pontos da 

bíblia, mas atrelado a ideia passada em Efésios 5:18: "Onde houver excesso ... ou seja, o que 

leva à libertinagem de toda espécie. Mas vos enchei do Espírito Santo ... em todas as suas 

graças, que dá um prazer mais nobre do que o vinho pode dar" (BÍBLIA, 1996). A tradição 

luterana, por exemplo, manifesta esse consumo moderado, onde a cultura apoia a prática e a 

continência sobrepõe a restrição (RENDERS, 2012). 

Considerando as falas encontradas nas entrevistas, cada religião expressa o hábito 

alimentar de uma maneira distinta. No Catolicismo, a quaresma é a mudança mais 

significativa, sendo sua adoção um ritual de preparo para a Páscoa. Como colocado no 

Quadro 2, ela está intimamente relacionada ao autocontrole e a abstinência, e é usada também 

como um momento de arrependimento (BATISTA, 2018). 



38 
 

Ainda no contexto monoteísta, vale ressaltar que o Espiritismo não é uma religião em 

si, como foi possível observar pelas entrevistas, mas um estudo de uma série de textos da 

filosofia, da literatura própria e das demais áreas do conhecimento humano, para que se 

desenvolva espiritualmente. Sendo o Livro dos Espíritos uma leitura base, Kardec (2004, p. 

194) explora vários aspectos sobre as crenças espíritas, e usa em um ponto as palavras de 

Jesus para reforça-las, em: “As próprias palavras de Jesus não permitem dúvida a tal respeito. 

Eis o que se lê no Evangelho de São João, capítulo 3: Respondendo a Nicodemos, disse Jesus: 

Em verdade, em verdade te digo que, se um homem não nascer de novo, não poderá ver o 

reino de Deus.” 

Como no Luteranismo, não existe restrições alimentares, ou hábitos específicos 

relacionados à religião. No citado Livro dos Espíritos, inclusive, é colocado que a 

humanidade pode comer tudo aquilo que não a faça mal, e que a nutrição do corpo é 

importante para que ele não sucumba (KARDEC, 2004). 

Além disso, a abstinência de carne é colocada como positiva na obra, desde que ela 

seja feita em benefício de terceiros, e não por aparências (KARDEC, 2004). 

Na tradição mórmon, contudo, existem traços bastante característicos. Segundo uma 

revelação que teria sido trazida no século XIX, sobre quais alimentos seriam adequados ou 

não – descritos no item anterior, as práticas trariam saúde e sabedoria àqueles que o 

seguissem. Além disso, seguir a chamada Palavra de Sabedoria traria o livramento de vícios 

para os praticantes, sendo a obediência uma importante manifestação da fé (NELSON, 2011). 

Em relação às religiões de matriz africana citadas nessa pesquisa, a presença do axé é 

importante para compreender a manifestação do alimento na tradição religiosa. Como aponta 

Ribeiro (1996), o axé é a força vital de todos os seres, de modo que precisa ser transmitido. 

Relacionado tanto ao reino animal quanto ao vegetal e mineral, os rituais recorrentes são uma 

forma de nutrir o axé, incluindo-se nesse contexto a realização das oferendas (chamas ebó 

quando referentes a alimentos) (SÀLÁMÌ, 2019). Alinhado ao que se observou nas 

entrevistas, essa força presente nos alimentos é importante para manutenção do corpo que 

vive o momento, e também para transmitir uma força vital nas celebrações que vão além da 

comensalidade. 

Ribeiro (1996, p. 26) ainda coloca que “A oferenda de bebidas e alimentos aos 

mortos-viventes constituem símbolos de lembrança, comunhão e cordialidade. Considera-se 

que os mortos-viventes ressentem-se muito do esquecimento dos parentes que, por sua vez, 



39 
 

procuram zelar deles com carinho, por amor e para que não lhes advenham doenças e 

infortúnios, consequências inevitáveis do esquecimento.” 

Os ewós, por sua vez, são as orientações de conduta referentes tanto a alimentação 

quanto ao posicionamento moral e cotidiano (como no uso das cores, por exemplo) 

(RIBEIRO, 1996). Dessa forma, diferentes adeptos possuem os mais diferentes ewós, sendo, 

do ponto de vista dietoterápico, mais ou menos desafiador em substituição. Isso porque um 

praticante pode não comer camarão, enquanto outro não come feijão, sendo parte importante 

do trabalho nutricional manejar as diferenças, respeitando essas particularidades. 

Por outro lado, a tradição judaica possui uma série de livros que regem a conduta dos 

adeptos, sendo a Kashrut referente a alimentação. Ende (2006) relata uma série de processos 

presentes nesse livro, para que diferentes gêneros alimentícios sejam considerados Kasher, 

isso é, puros no ponto de vista religioso. 

Além das motivações sagradas, que são as principais e não caberiam 

questionamentos dos adeptos no contexto religioso, Ende (2006) também aponta como a 

Kashrut é incisiva sanitariamente – dada que a presenta de insertos é sumariamente proibida 

no consumo. Conta-se também com a restrição a carne de animais selvagens (para que não se 

assimilasse essa característica), bem como de outros itens que o ser humano não teria 

capacidade espiritual para elevar. 

Por fim, a interconexão é um termo importante na alimentação budista. Essa palavra, 

cunhada por um monge zen budista vietnamita, se relaciona com o interser, essa conexão 

entre tudo que existe, de modo que todas as formas de vida devem ser respeitadas. 

Como aponta Beig (2009, p.8) “Buda teria dito aos seus discípulos para não 

comerem carne, não apenas como uma questão de reverência à vida. Também é uma questão 

de que, se você não estiver repleto de reverência à vida, seu coração se tornará enrijecido; (...) 

A preocupação era a de que o ser humano não deveria comer apenas para viver; ele deveria 

comer para crescer em uma consciência mais pura.” 

É certo também que a adequação é considerada, e como apontado nas entrevistas, 

existem budistas tibetanos que consomem carne de acordo com o seu contexto, e ainda sim 

consideram o interser. 

Outro termo importante no Budismo é o Ahimsa, isso é, a não violência e o respeito à 

vida. Sendo constante e movida a empatia – e posteriormente superação do sofrimento e 

frustração – essa prática também motiva o vegetarianismo na maior parte das vertentes 

budistas (BEIG, 2009). 



40 
 

6. IMPLICAÇÕES PARA O(A) NUTRICIONISTA 

 

Na prática da Nutrição, conhecer e considerar hábitos alimentares como os 

apresentados conversa com um dos princípios fundamentais da profissão, em que “o 

nutricionista tem o compromisso conhecer e pautar sua atuação nos princípios universais dos 

direitos humanos e da bioética”, sendo a livre prática religiosa um direito fundamental 

(BRASIL, 2018a). 

Para tanto, promover esse tipo de pesquisa relaciona-se à área de Nutrição no Ensino, 

na Pesquisa e na Extensão. Esse ramo da profissão prevê que o nutricionista pode tanto atuar 

na docência quanto nos laboratórios, em experiências dos mais diferentes métodos (BRASIL, 

2018b). 

Além disso, a obtenção desses dados pode auxiliar o profissional que atua na 

Nutrição Clínica e na Saúde Coletiva. Como apontado no trabalho, o Brasil é um país de 

grande diversidade religiosa, de modo que os praticantes de uma série credos podem e vão aos 

serviços de saúde – não sendo possível excluir a religião de seu modo de vida nos 

tratamentos.  

Conhecer os hábitos alimentares relacionados à religião na atuação do nutricionista é 

promover cuidado, respeito e empatia. Além disso, ter esse conhecimento e usá-lo para 

fortalecer os laços na atenção em saúde é ser coerente com os princípios que regem a 

profissão. 

 

7. CONCLUSÕES 

 

Os hábitos alimentares são parte importante da identidade de um indivíduo, e 

sabendo-se que muitos deles se relacionam ao sagrado, perpassam aspectos ainda mais 

íntimos. 

Muitos dos hábitos apresentados conversam com o Guia Alimentar para a População 

Brasileira, ao se valorizar a cultura, evitar o desperdício e manter as tradições – de modo que, 



41 
 

assim como prevê o documento, essas diversidades devem ser valorizadas e, sobretudo, 

respeitadas. 

 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

Barbosa JAG, Freitas MIF. Representações sociais sobre a alimentação por sonda obtidas de 

pacientes adultos hospitalizados. Rev Latino-am Enfermagem. 2005; 13 (2): 235-42. 

Batista RSS. Quaresma e seu código alimentar: limites e possibilidades dos alimentos. 

[dissertação]. São Leopoldo: Faculdades EST; 2018. 

Beig BB. A prática vegetariana e os seus argumentos legitimadores: viés religioso. Nures. 

2009; 1 (11): 1-15. 

Bíblia Sagrada. São Paulo: Loyola; 1996. 

Brasil. Guia alimentar para a população brasileira: promovendo a alimentação saudável. 

Brasília: Ministério da Saúde; 2006. 

Brasil. Guia alimentar para a população brasileira – 2. ed. Brasília: Ministério da Saúde; 2014. 

Brasil. Resolução CFN nº 599, de 25 de fevereiro de 2018. Aprova o código de ética e de 

conduta do nutricionista e dá outras providências. Diário Oficial da União. 04 abril 2018; 

Seção 1: 182. 

Brasil. Resolução CFN nº 600, de 25 de fevereiro de 2018. Dispõe sobre a definição das áreas 

de atuação do nutricionista e suas atribuições, indica padrões numéricos mínimos de 

referência, por área de atuação, para a efetividade dos serviços prestados à sociedade e dá 

outras providências. Diário Oficial da União. 20 abril 2018; Seção 1: 157. 

Caregnato RCA, Mutti R. Pesquisa qualitativa: análise de discurso versus análise de 

conteúdo. Texto Contexto Enferm. 2006; 15 (4): 679-84. 

Carneiro H. Comida e sociedade: uma história da alimentação. Rio de Janeiro: Campus; 2003. 

Crandall CS et al. Social Norms and the Expression and Suppression of Prejudice: The 

Struggle for Internalization. J Personality and Social Psychology. 2002; 82 (3): 359–378. 



42 
 

Durkheim E. Les formes élémentaires de la vie religieuse. Paris: Alcan; 1912. 

Ende S. Cashrut e Shabat na cozinha judaica – 3ª ed. São Paulo: Editora Chabad; 2006. 

Ferrari ES. Religiões e hábitos alimentares: uma construção histórica. Rev Eletrônica de 

Teologia e Ciências das Religiões. 2016; 4 (2): 72-83. 

Franco A. De caçador a gourmet: uma história da gastronomia/Ariovaldo Franco – 2ª ed. São 

Paulo: Editora SENAC São Paulo; 2001. 

Giddens A. A constituição da sociedade. São Paulo: Editora Martins Fontes; 2003. 

Gil AC. Como elaborar projetos de pesquisa. 5. ed. São Paulo: Atlas, 2010. 

IBGE: Censo demográfico 2010. Características gerais da população, religião e pessoas com 

defiênciência [internet]. Rio de Janeiroo; c2012 [acesso em 01 out 2019]. Disponível em: 

http://ftp.ibge.gov.br/Censos/Censo_Demografico_2010/Caracteristicas_Gerais_Religiao_Def

iciencia/caracteristicas_religiao_defi ciencia.pdf. 

Junior AM. O Espiritismo e algumas religiões mediúnicas: Candomblé e Umbanda. In: Anais 

do 10. Encontro Nacional de História Oral; 26-30 abr 2010; Recife. Recife (PE): Universidade 

Federal de Pernambuco (BR); 2010. p. 1-25. 

Kardec A. O livro dos espíritos – 7ª ed. Rio de Janeiro: Fundação Espírita Brasileira; 2004. 

Leonardo M. A Cultura Alimentar Brasileira. Rev Antropos. 2009; 3 (2): 1-6. 

Metodista: O que é missão? [internet]. São Paulo; c2019 [acesso em 01 out 2019]. Disponível 

em: http://portal.metodista.br/fateo/ex-alunos/o-que-e-missao. 

Moscovici S. A representação social da psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar; 1978. 

Motomura M. Qual é a diferença entre protestantes e evangélicos? Super Interessante. 18 Fev 

2019; Disponível em: https://https://super.abril.com.br/mundo-estranho/qual-e-a-diferenca-ent 

re-protestantes-e-evangelicos/. Acesso em 01 de outubro de 2019. 

Nadalini AP. Comida de santo na cozinha dos homens: um estudo da ponte entre alimentação 

e religião. [dissertação]. Curitiba: Universidade Federal do Paraná; 2009. 



43 
 

Nelson RM: A Igreja de Jesus Cristo dos Últimos Dias [internet]. São Paulo; c2011 [acesso 

em 01 out 2019]. Disponível em: http://www.churchofjesuschrist.org/topics/word-ofwisdom?l 

ang=por. 

Oliveira CL. Um apanhado teórico-conceitual sobre a pesquisa qualitativa: tipos, técnicas e 

características. Travessias. 2008; 2 (3): 1-16. 

Oliveira IM, Santos IS. Políticas públicas e os direitos das comunidades tradicionais de matriz 

africana. Interfaces Científicas. 2017; 5 (2): 37-50. 

Renders H. O consumo de álcool segundo as gravuras Beer Street e Gin Lane de William 

Hogarth e as obras de John Wesley: convergências e diferenças. História, Ciências, Saúde. 

2012; 19 (4): 1191-218. 

Ribeiro RI. Alma Africana no Brasil. Os iorubas. São Paulo: Editora Oduduwa; 1996. 

Sàlámì, S. et al. Dicionário de Iorubá-Português. Dicionário de Português-Iorubá. São Paulo: 

Oduduwa; 2019. 

Santos CRA. A alimentação e seu lugar na história: os tempos da memória gustativa. História: 

Questões & Debates. 2005; (42): 11-31. 

São Paulo (Estado). Resolução SJDC 11, de 24 de janeiro de 2019. Dispõe sobre o Regimento 

Interno do Fórum Inter-religioso para uma Cultura de Paz e Liberdade de Crença. Diário 

Oficial da União. 25 jan 2019; Seção 129: 18. 

Silva SCCG. Desafios da família na atualidade: perspectivas sobre a educação e religião. 

Religare. 2018; 15 (1): 26-47. 

Varanda SS, Benites LC. Validação de instrumentos na pesquisa qualitativa: contribuições de 

um professor pesquisador em formação. In: Anais do 13. Congresso Nacional de Educação; 

28-31 ago 2017; Curitiba. Curitiba (PR): Pontifícia Universidade Católica (BR); 2017. p. 

3842-50. 

Vicenzo G. Membros de religiões afro na zona leste de SP buscam driblar preconceito por 

tradição. Folha de São Paulo. 23 Ago 2019; Disponível em: https://www.folha.uol.com.br/coti 

diano/2019/08/membros-de-religioes-afro-na-zona-leste-de-sp-buscam-driblar-preconceito-

por-tradicao.shtml. Acesso em 01 de outubro de 2019. 



44 
 

APÊNCICES 

Apêndice 1 – Questionário 

1. CARACTERIZAÇÃO DA AMOSTRA 

 

Nome: 

Idade:  

Gênero:  

Grau de instrução: 

Religião: 

Data da entrevista:  

 

2. CARACTERIZAÇÃO DA RELIGIÃO 

 

a. Qual a rotina da vida religiosa (celebrações, práticas litúrgicas eventos, hábitos 

diários)? 

_____________________________________________________________________ 

b. Como é realizada a inserção do adepto? O ingresso dessa religião inclui a necessidade 

de transição de hábitos? 

_____________________________________________________________________ 

c. Quais são os principais seres reverenciados pelos praticantes dessa religião? 

_____________________________________________________________________ 

d. O que você poderia dizer sobre o Livro Sagrado que reúne os fundamentos da teologia 

e da liturgia de sua religião e reúne também as principais narrativas sobre os seres 

espirituais cultuados? 

_____________________________________________________________________ 

 

3. CARACTERIZAÇÃO DA ALIMENTAÇÃO NO CONTEXTO RELIGIOSO 

 

a. Quais costumes religiosos se relacionam com a comida? Há restrições alimentares, ou 

seja, há prescrições sobre o que não se pode comer e sobre alimentos que são 

priorizados? Há celebrações que envolvem alimentos? 

_____________________________________________________________________ 

b. Para melhor compreender os fatores subjetivos que envolvem essas práticas 

alimentares e porque elas são adotadas, gostaria que você me dissesse o que esses 

hábitos representam na religião. 

_____________________________________________________________________ 



44 
 

c. Como a pessoa que está sendo iniciada se relaciona com os alimentos? Encontra 

dificuldades na adoção desses hábitos? Ou, tendo ingressado na religião, possíveis 

dificuldades são superadas? 

_____________________________________________________________________ 

 

d. Para melhor compreender as motivações pessoais para adotar hábitos religiosos, 

gostaria que você me dissesse o que sente ao ter que manter esses hábitos? 

_____________________________________________________________________ 

 

 

  



44 
 

ANEXOS 

Anexo 1 – População residente no Brasil em 2000 e 2010 segundo suas respectivas 

religiões (IBGE, 2012) 

 

 

 




